# اللغة العربية

شرح المحور الرابع: العقل في الثقافة العربية الإسلامية.

♡ عمل خريجة تفوقي:

هيام الشكيلية 🗸 .



# الدرس الأول: من سورة فاطر.

مصادر العقل العربي الإسلامي :-

# عددي المصادر الرئيسية التي أسهمت في تكوين العقل العربي الإسلامي؟! المصدر اليوناني - المصدر الهندي - المصدر الفارسي،

## # بعد قراءتك للآيات من سورة فاطر، اذكري الأفكار العامة لهذه الآيات؟!

- 1. أدلة قدرة الله في السماوات و الأرض.
  - 2. النعم المتعددة.
- 3. التصوير الدقيق على قدرة صنع الله.
- 4. إقامة الأدلة و البراهين على البعث و النشور.
- 5. بيان حال المؤمن و الكافر و صدق النبوة و الرسالة.
  - 6. الثواب و العقاب "فالجزاء من جنس العمل".
- 7. ميراث الأمة المحمدية لأشرف الرسالات السماوية.
  - 8. علم الغيب مختص به الله وحده "منفرد به".

## # كيف يتم تدبر آيات الكون؟!

عن طريق النظر في عجائب صنع الله و آثار قدرته و عظمته و جلاله.

# من هم المصطفون لورثة القرآن الكريم كما ورد في الآيات السابقة؟! حفظة القرآن الكريم من أمة محمد صلى الله عليه و سلم "الأتقياء".

## # "ألم تر أن الله"

ما نوع الأسلوب الذي استهل به الله الآيات الكريمة؟ و ما غرضه؟! أسلوب إنشائي نوعه استفهام، غرضه الإثبات و التقرير.

# أثار الله سبحانه و تعالى انتباه الإنسان إلى عدة أمور في الكون، فبم تفسرين ذلك؟! أثارة انتباه السامع و الذهن و التأثير في النفس. أيضًا الدعوة إلى التأمل و التفكر من أجل معرفة الله حق المعرفة؛ لأنه ينقلنا إلى ما وراء المعنى اللغوي من دلالات و إظهار قدرة الله و عظمته بالأدلة الكونية.

# عددي خصائص النثر القرآني مع ذكر القرائن النصية؟! 1. الإحكام و دقة الإشارات (الإيجاز) أو (الإختصار). مثل: ثمرات، أنزل من السماء ماءًا.

2. حسن الإيقاع.
 يتمثل في تقديم الضمير على ما يفسره.

3. الفواصل القرآنية.

كل آية تنتهي بنفس الحرف الذي تنتهي به الآية التي بعدها.

مثل: غفور - شكور. (الحرف الأخير و أحيانًا قبل الأخير).

4. حسن الإلتفات.

التنوع و التنقل بين الأسلوب الخبري و الإنشائي. أو روعة الإنتقال.

5. جمال التشبيه،

تشبيه / استعارة / حكمة.

شرح الآيات و تفسيرها :-

الآية 27:

ألم تعلم أيها المخاطب أن الله العزيز الكبير الجليل أنزل من السحاب مطرًا بقدرته فأخرج به نباتات و فواكه و ثمار مختلفة الأشكال و الألوان كالرمان و التفاح و التين و العنب و غيرها و خلق من الجبال طرائق مختلفة الألوان للتأكيد على بيان قدرته تعالى و ليس اختلاف الألوان قاصرًا على الفواكه و الثمار.

الآية 28:

قال تعالى:"و من الناس و الدواب و الأنعام": و خلق من الناس و الدواب و الأنعام خلقًا مختلفًا كإختلاف الثمار (أبيض، أحمر، و أسود) فتبارك الله أحسن الخالقين.

" إنما يخشى الله من عباده العلماؤا": يخشاه العلماء لأنهم عرفوه حق معرفته لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير أتم و العلم به أكمل كانت الخشية له أعظم و أكثر.

"إن الله عزيز غفور": غالب على كل شيء بعظمته.

ولحثة: هذه الآية صريحة في مخاطبة العقل و الحث على طلب ' العلم لأن الدين الإسلامي قائم عليه.

## الآية 29:

فالذين يداومون على تلاوة القرآن آناء الليل و أطراف النهار و أدوا الصلاة في أوقاتها بشروط أركانها و أنفقوا بعض أموالهم في سبيل الله و ابتغاء مرضاته و رضوانه سرًا و علانية تجارتهم رابحة.

الآية 30:

الممسوحة ضوئيا بـ CamScanner

جزاء أعمالهم (الجنة) و ثواب ما فعلوا من صالح الأعمال و يزيدهم فوق أجورهم من فضله أي عطائه "إنه غفور شكور" مبالغ في الغفران لأهل القرآن شاكرًا لطاعتهم.

#### الآية 31:

فالذي أوحيناه إليك يا محمد حق لا شك فيه مصدقا لما قبله من الكتب الإلهية كالتوراة و الإنجيل و غيرها فالله جل و علا خبير بعباده بصير بهم لا تخفى عليه خافية.

#### الآية 32:

أعطينا القرآن الكريم و ورثناه لأفضل الأمم أمة محمد عليه الصلاة و
 السلام و اخترناهم على سائر الأمم بالقرآن المعجز خاتمة الكتب السماوية
 إلى يوم القيامة.

تقسيم أمة محمد صلى الله عليه و سلم إلى ثلاثة أصناف :-

- منهم ظالم لنفسه: هو المقصر في عمل الخير يتلو القرآن و لا يعمل به فهو ظالم لنفسه.
- منهم مقتصد (المتوسط): يعمل به أغلب الأوقات و متوسط في فعل الخيرات و الصالحات فيعمل بالقرآن في أغلب الأوقات و يقصر في أوقات الخيرات و الصالحات فيعمل بالقرآن في أغلب الأوقات و يقصر في أوقات أخرى.

3. منهم سابق بالخيرات بإذن الله: سباق في العمل بكتاب الله. (بإذن الله) بإرادة الله. ذلك الفضل الكبير: ذلك الإرث و الإصطفاء لأمة محمد صلى الله عليه و سلم و الفضل العظيم.

#### الآية 33:

الجزاء من جنس العمل جنات إقامة ينعمون فيها بأنواع النعيم و هي درجات حسب الأعمال (يحلون) يزينون في الجنة بأساور من ذهب مرصعة باللؤلؤ (و لباسهم فيها حرير) في الجنة خلافًا لحال المنعمين في الحرير.

#### الآية 34:

قال المؤمنون عند دخولهم الجنة الحمد لله الذي أذهب عنا الهموم و الأحزان إن الله واسع المغفرة للمذنبين شكور لطاعة المطيعين.

#### الآية 35:

حمدًا لله الذي أنزلنا الجنة و أسكننا فيها و جعلها مقرًا لنا و سكنًا لا نتحول عنها أبدًا و هذا من إنعامه و تفضله علينا (لا يمسنا فيها نصب) لا يصيبنا فيها تعب و لا مشقة و لا يصيبنا فيها إعياء و لا فتور (ضعف) لغوب.

هذه الآية جاءت مخبرة لعقولنا عن الأمور الغيبية التي وعدنا الله بها.



#### الآية 36:

أما حال الذين كفروا جحدوا بآيات الله و كذبوا رسله فإن لهم نار جهنم لا يحكم عليهم بالموت فيستريحوا من عذاب النار و لا يخفف عنهم من عذابها لأنهم في عذاب دائم مستمر.

#### الآية 37:

و هم يستغيثون من شدة العذاب برفع أصواتهم قائلين: "ربنا أخرجنا من النار و ردنا إلى الدنيا لنعمل صالحًا يقربنا إليك فنؤمن بدلًا من الكفر و هذا اعتراف و لا ينفعهم الندم".

يقول الله تعالى موبخًا لهم: "أو لم نعمركم": نترككم في الدنيا عمرًا مديدًا يكفي أن يتذكر فيه من يريد التذكر و التفكر فماذا صنعتم؟! و ما لكم تطلبون عمرًا آخر؟! و جاء إليكم الرسول فما أحببتم؟! فذوقوا عذابكم أيها الظالمون لعنادكم و ظلمكم فليس لكم نصير من الله و لا العداد.

الآية 38:

إن الله الذي أحاط كل شيء علمًا لما خفي في الكون من غيب السماوات و الأرض يعلم جل و علا مضمرات القلوب و ما تخفيه الهواجس و الوساوس فكيف لا يعلم أعمالهم الظاهرة فهو يعلم تمكن الكفر من قلوبهم (الكفار) بحيث لو دامو في الدنيا إلى الأبد ما آمن بالله و رسوله فالعذاب الأبدي مساو لكفرهم الأبدي فلا ظلم و لا زيادة.

# الدرس الثاني: الشك و اليقين.

🥞 هذه الآية جاءت مخاطبة العقل بالإقناع من خلال الأدلة العقلية.

للمقال نوعان وهما:

1. مقال علمي: حقائق، نظريات، أرقام.

يخاطب العقل.

2. مقال أدبي: يخاطب العاطفة و لا يخاطب العقل مباشرة.

نوع النص: مقال علمي متأدب.

لأنه جمع بين الشيئين. خاطب العلم و أتى بالمعلومات و أتى بشيء من العاطفة.

كاتب النص: أبو عثمان عمرو بن بحر. لقب بالجاحظ لجحوظ عينيه أي بروزهما. ولد بالبصرة سنة 775 للميلاد، و توفي في سنة 868 للميلاد.

# (000)

مؤلفاته: كتاب الحيوان، البيان و التبيين، البخلاء، رسائل الجاحظ.

بين ((الشك)) و ((اليقين)): طباق.

الشك: الإرتياب حول صدق و أمانة الآخرين.

اليقين: التصديق الجازم الذي تستقر معه النفس و تطمئن.

موضوع النص: جعل الشك طريقًا لليقين.

منهجية الجاحظ في نقل الأخبار للوصول إلى اليقين: يجمع الآراء المتضاربة كلها ثم يعرض أمام عقله الفكرة و نقيضها و يدافع عن كل منها بدون إسراف حتى يصل إلى الحقيقة.

- 1. اعتمد على مجموعة من الرواة من بيئات مختلفة في نقل الأخبار منهم :-
  - # ابن أبي العجوز.
  - # محمد بن أيوب بن جعفر.
  - # الفضل بن إسحاق بن سليمان.
    - # أبو الجهم.
- 2. اعتماده على رواة من بيئات مختلفة من حيث الناحية العلمية و الإجتماعية.
  و هذا يدل على :-

# شدة شكه و حرصه للوصول إلى اليقين.

# شكه في مدى صحة الأخبار التي نقلت إليه.

# عدم التسليم المطلق لكل ما ينقل إليه.

# يدل كذلك على سعة علمه.

 استخدام آلیة التعدیل و التجریح (الطعن و العیب فیما یتعلق بالرواة و أدلتهم).

> التجريح: أن يأتي بصفات و ألفاظ تضعف رواية العلماء. مثل: زعم، خبر، قال.

التعديل: أن يأتي بصفات تزكية تجعل أخبارهم مقبولة. مثل: معادن الحياة.

 4. هدف الأخبار التي نقلها الجاحظ (التمحيص و الفحص) لهذه الأخبار ليختبر مدى صحتها.

# الأخبار التي نقلها الجاحظ للقارئ: الدساس، الأروية، النمرة.

# الأفعال التي استخدمها في نقل الأخبار: زعم، خبرهما، و قال.

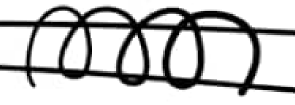
🥵 تؤكد على شك الجاحظ مما يجعل القارئ في حال شك أيضًا.

# هدف الجاحظ من نقل الأخبار: جعل القارئ من خلال كتابة الرواية في حال بين الإقرار و الإنكار (حال الشك).

# Lut 💩

## 🚜 الدليل: قول الجاحظ: لم أكتب، لا يعجبني الإقرار، لا يعجبني الإنكار.

- # تعريف الجاحظ للشك في الفقرة الثانية: حالة نفسية يتردد فيها الذهن بين الإقرار و الإنكار و هو طريق للحقيقة.
  - # منهج الجاحظ في تقديم الأخبار:-
    - 1. التوقف.
    - 2. الفحص و التمحيص.
    - 3. عرض الفكرة أمام العقل.
      - 4. التثبت و اليقين.
      - # الحالات الموجية للشك :-
        - 1. ضعف السند.
      - 2. غرابة و تنوع الأخبار.
        - 3. تعارض الأخبار.
    - 4. صدور الخبر من غير المختصين.
      - # خصائص أسلوب الجاحظ :-



- 1. الإعتماد على الجمل القصيرة و الأساليب الخبرية.
  - 2. وضوح الفكرة.
  - 3. الاعتماد على الجدل المنطقي.
  - 4. الميل إلى الفكاهة و الدعابة.
    - 5. سهولة الألفاظ.
  - 6. دقة التصوير الحسى و النفسي.
    - 7. يميل إلى التكرار.
  - 8. حسن انتقاد الكلمات و براعة الوصف.
- 9. أسلوب الإقناع و الإفهام و الإمتاع بأدلة ساقها حتى يصل إلى الحقيقة.
- # استخدم الجاحظ أسلوب التعليل و التفسير و هذا يدل على شدة شكه حتى يصل إلى اليقين. فسري ثم دللي على ذلك؟!
- استدراك لمنع الفهم الخاطئ ثم اتبعها بعد ذلك بالتعليل لتتضح أمام القارئ.
  - 🤼 الأروية لا تعرف بهذا المعنى و لكنه ليس في الأرض نمرة.



🐉 لم أكتب هذا لتقر به و (لكنها) رواية أحببت أن تسمعها.

- أكثر من الإتيان بالأفعال المضارعة فما دلالة ذلك؟! تدل على التجدد و الإستمرار و الديمومة. # الأفعال: زعم، خبر، قال. يكثر إرادها في كتابات الجاحظ فما دلالتها؟! خلق جوًا من الريبة و الشك حول مضمون هذه الأخبار و لأن الجاحظ غير موقن بصحتها.

> # ما هدف الجاحظ من خلال كتابته لهذه الرواية؟! أن يضع القارئ بين حال لإقرار الشيء أو إنكاره.

# لماذا اعتبر الجاحظ العوام أقل شكًا من الخواص؟! لأن العوام ليس لديهم الثقافة الواسعة.

(( إما بتصديق تام أو إنكار تام )).

# ما الحالات التي توجب الشك في رأي الجاحظ؟!

يحكم العقل ثم يخضع كل شيء للنقد / يجمع الآراء المتضاربة (المختلفة) كلها ليعرضها أمام عقله و يدافع عن كل فكرة و نقيضها.

# برأيك هل الجاحظ متعصب لرأيه؟!

ليس متعصب فهو موضوعي في نقده و هو لا يتهم أحد بما ليس فيه و لا يحاسب أحد على ما قاله و كان يهتم بشرح جميع الاَراء دون أن يبين للقارئ أن يظهر ما فيها من خطأ أو نقص.

# # دللي على أن الشك هو الطريق الموصل لليقين؟!

أن الإنسان عندما يشك في الأمر يبحث و يفكر و يستكشف الآراء بلا تعصب حتى يتوصل إلى درجة اليقين.



تم بحمد الله